7

V4

=
Ll
_—
o
O
o
O
<
(an)]
Ll
o
L
(&)
=
Ll
_—
o
Ll
()

30

L'ISLAM e TDC N° 973

HISTOIRE | 5¢ |

|2 naissance de lislam

> PAR VANESSA VAN RENTERGHEM, MAITRE DE CONFERENCES A L'INSTITUT NATIONAL DES LANGUES ET CIVILISATIONS

ORIENTALES (INALCO)

Place dans les programmes

La question des «débuts de I'islam» occupe une petite
place du programme de 5¢, pour une ambition en définitive
vaste: « Découverte de la naissance de l'islam (fait reli-
gieux) et de I'lslam médiéval (civilisation). » Elle fait ainsi
pendant au programme de 6¢ concernant «l'émergence du
judaisme et du christianisme». « 'étude commence par la
contextualisation des débuts de I'islam. Elle est fondée sur des
sources historiques, le récit d'un événement (la conquéte de
la Palestine-Syrie, de I'Egypte...) ou d'un personnage. Les
textes (Coran, hadiths et Sunna, Sira) sont datés en relation
avec ce contexte. lls permettent d'aborder le personnage de
Muhammad.[...] Les musulmans sont abordés dans le contexte
de la conguéte et des premiers empires arabes, dans lequel la
tradition islamique est écrite (vie-ixe siecle). Quelques-uns des
récits de la tradition (Coran...) sont étudiés comme fonde-
ments de I'islam. L'extension et la diversité religieuse et
culturelle de I'lslam médiéval sont présentées au temps de
I'Empire omeyyade ou de I'Empire abbasside.» Ainsi I'accent
est-il nettement mis sur la présentation de la tradition musul-
mane et du contexte de son élaboration, puis sur I'étude de la
civilisation urbaine «classique» de I'lslam médiéval: «L'étude
est conduite a partir de la vie urbaine (@ Damas, Cordoue,
Bagdad...) et/ou de personnages (Moawwiya et Ali, Haroun
el-Rachid...). Elle comprend la présentation d’'une mosquée.
Elle débouche sur une carte qui situe le monde musulman
meédiéval par rapport a ses voisins. »

L'histoire de I'lslam médiéval apparait a nouveau dans le
programme de 29 |ors de |'étude du théme consacré a «la
Méditerranée au xue siécle: le carrefour de trois civilisa-
tions », sans continuité particuliére avec le programme de 5e.

Objectifs et demarche

Le but de cette séquence est de contextualiser la nais-
sance de I'islam et surtout de poser la question cruciale des
sources disponibles pour étudier cette période. En effet, en
dehors du Coran, les textes de la tradition musulmane sont
tardifs — ils ont été rédigés plus d'un siecle apres les événe-
ments — et orientés, car produits par des auteurs musulmans.
Or cette tradition (ou une version simplifiée) constitue pour
les croyants la base de I'apprentissage de I'histoire de leur

religion. De plus ces textes centraux (Coran, Sunna) forment
un corpus sacré et intouchable pour beaucoup de musulmans;
il n"est donc pas évident d'interroger sereinement leur histo-
ricité. Le simple travail sur le décalage historique entre
I'époque de rédaction des textes de la tradition et celle
des faits rapportés permet de poser quelques jalons en la
matiéere.

Contrairement a la vision fondamentaliste, la religion
musulmane n’est pas née instantanément a I'époque du pro-
phéte mais a connu une lente élaboration au cours de
laquelle se sont fixés ses corpus de référence (Coran et Sunna)
ainsi qu’un premier état de ses rites, pratiques et valeurs; ce
processus a duré au moins jusgu’au xe siecle. La séquence
permet d'historiciser deux éléments centraux de I'islam en
tant que religion: la priere rituelle et I'édification de monumen-
tales mosquées comme celle construite a Damas par le calife
omeyyade al-Walid au début du vire siécle. Elle aborde aussi, a
travers un texte de la tradition, la question de la fixation du
corpus coranigue a la fin du vie siecle.

Enfin, la naissance de la religion islamique est inséparable
de la construction territoriale et étatique née du grand
mouvement des conquétes arabo-musulmanes. Plusieurs
aspects sont abordés ici: les modalités de la conquéte, le rble
des califes a la téte de I'Etat musulman, et le statut accordé aux
non-musulmans en terre conquise. Ces points reviennent a
s'interroger sur le fonctionnement de I'Empire musulman au
cours de ses premiers siécles d'existence.

Le dernier texte peut constituer, malgré sa date tardive,
une passerelle vers le programme de 2% qui integre les
croisades a la présentation de la Méditerranée au xie siecle.

SAVOIR (+)

©® AMIR-MOEZZzI Mohammad Ali (sous la dir. de). Dictionnaire

du Coran. Paris: Robert Laffont, 2007 (coll. Bouquins).

® CAHEN Claude. L'Islam des origines au début de I'Empire ottoman.
Paris : Hachette, 1997.

® DUCELLIER Alain, MICHEAU Francoise. Les Pays d’Islam,

vie-xve siecle. Paris : Hachette, 2000.

® MERVIN Sabrina. Histoire de I'islam : doctrines et fondements.
Paris : Flammarion, 2000 (coll. Champs université).

©® SOURDEL Dominique et Janine. Dictionnaire historique de I'islam.
Paris: PUF, 1996.




DOCUMENTS

La mise par écrit du Coran

e Ibn Abi Dawud al-Sijistani (mort en 929), Livre des manuscrits du Coran, traduit de I'arabe par A.-L. de Prémare,
in Les Fondations de I'lslam, © Seuil, 2002, coll. I'Univers historique.

Mubarak nous a raconté d'apres al-Husayn: [le calife] 'Umar s'enquit d'un verset du livre de Dieu. On lui répondit que
c'était un Tel qui I'avait, mais qu'il avait été tué dans la bataille de la Yamama. «Nous appartenons a Dieu ! » s'exclama ‘Umar.
Et il ordonna gue I'on collecte le Coran. Il fut le premier qui le collecta dans un volume [...].

D'apres ‘Abd Allah ibn Abi Dawud, qui le tenait d'al-Tahir [...]: ‘Umar ibn al-Khattab voulut collecter le Coran. Il prononca
un discours devant les gens disant: « Celui qui a recueilli de I'Envoyé de Dieu un peu de Coran, qu’il nous I'apporte. »
Or on avait écrit tout cela sur des feuillets, des planches et des tiges de palmier. ‘Umar n'acceptait rien qui ne soit
attesté par deux témoins. Et il fut assassiné alors que I'opération était en cours. Ce fut alors [son successeur] ‘Uthman ibn
‘Affan qui annonca: « Celui qui a recueilli de I'Envoyé de Dieu un peu de Coran, qu'’il nous I'apporte.» Et il n"acceptait rien
qui ne soit attesté par deux témoins. [...]

Lorsque Marwan ibn al-Hakam était gouverneur de Médine, il envoya quelqu’un a Hafsa pour Iui réclamer les feuillets
afin de les br{ler car il craignait qu'il n'y ait des divergences entre I'une ou I'autre partie de I'Ecriture. Elle refusa de les Iui
Envoyer.

Ibn Shihab al-Zuhri a dit: Salim ibn ‘Abd Alldah m’'a rapporté ceci: Lorsque Hafsa mourut, Marwan envoya a ‘Abd Allah
[frére de Hafsa] I'ordre de lui faire parvenir les feuillets de Hafsa. Aussitot revenu des obséques de Hafsa, ‘Abd Allah ibn
‘Umar les lui envoya. Marwan les déchira et les brila de crainte qu'il ne sy trouvat en quelque passage une divergence
avec ce gqu'avait copié ‘Uthman

31

& Titre enluminé d’une sourate

e Coran manuscrit, ixe-xe siécles. Parchemin. Paris, BnF.

NVISIT o €46 0N Jd1L

Quelques hadiths relatifs a la priere et a I'aumone

e Al-Bukhari (mort en 870), « Al-Sahih (recueil de hadiths authentiques) », traduit de I'arabe par O. Houdas et
W. Marcais, in Les Traditions islamiques, 1903-1914.

Un homme dit au Prophéte: «Indique-moi un acte a accomplir qui me fera entrer au Paradis. »

—«Que veut-il? Que veut-il ?» s'écria-t-on dans I'assistance. «Oh | répondit le Prophéte, c'est une chose bien simple.
Tu adoreras Dieu; tu ne lui associeras aucune chose; tu observeras la priére, tu payeras la zakat, et tu seras uni avec tes
parents.» [...]

Selon 'Abd Allah ibn “Umar, I'Envoyé de Dieu a dit: «Faites la priere en commun; elle est de vingt-sept degrés supé-
rieure a celle qui est faite isolément.» [...]

Le Prophéte dit un jour: «Que celui qui a de quoi manger pour deux invite une troisieme personne; s'il a a manger pour
quatre, gu'il invite une cinquieme ou une Sixieme personne. »

Le Prophete a dit: «Que chacun de vous redoute le feu de I'enfer. Qu'il fasse donc I'aumdne, fit-ce de la moitié d'une
datte; et, s'il n'a pas autre chose, qu'il fasse I'aumbdne d'une bonne parole.»



0 Construction de la Grande Préche dans une mosquée
Mosquée de Damas (vie siecle) maUSCHE Iraiion du i Siocle, S6ances dah Hart

e Ibn al-Faqih al-Hamadhani (ixe siécle), Abrégé du Bagdad, 1237. Paris, Bnf-

Livre des pays, traduit de I'arabe par H. Massé, ' T
© Institut francais d'archéologie orientale (IFAO), 1973.

On a dit qu'il y avait quatre merveilles au monde: le
pont de Sandja, le phare d'Alexandrie, I'église d'Edesse
et la mosquée de Damas.

Lorsque [le calife omeyyade] al-walid b. ‘Abd al-Malik
voulut construire la mosquée de Damas, il fit venir
les chrétiens de la ville et leur dit: « Nous voulons
ajouter a notre mosquée votre église que Vvoici; nous
vous donnerons un emplacement d'église la ou vous
voudrez. » Or les chrétiens le mirent en garde contre ce
projet, en lui disant: «Nous trouvons dans notre Livre
gue personne ne démolira I'église sans périr d'étouffe-
ment.» Et al-Walid de répondre: «Eh bien! Je serai le
premier a la démolir!», et il s'attaqua a elle et la démo-
lit de sa main. [...]

Al-Walid entreprit la construction de la mosquée de
Damas et y dépensa I'impot foncier de I'Etat durant
sept ans, afin qu’elle perpétuat son nom, et il acheva
la mosquée en huit ans. [...]

La mosquée de Damas est construite en marbre et
en mosaique, couverte de teck, ornée de lapis lazuli et
d'or. Le mihrab est incrusté de joyaux précieux et de
pierres merveilleuses.

© BNF

L'ISLAM e TDC N° 973

La Grande Mosquée de Damas aujourd'hui

<
w
=)
]
>
@
&
]
@
o
b
o
<
g
>
<
w
4
>
I}
]
o
o
T
S
z
z
<
]
©




L'expansion territoriale de I'islam

e Anne-Laure Dupont, Atlas de I'islam dans le monde : lieux, pratiques, idéologies, © Autrement, 2005.

AnGt :

Ry 4, = y

'q,j?; St inn, Bulfyarves _ \ =
| | ] v Lac Balkhach |

i g e : | “ro

Mugyars /L

= . v i = s
Siéges de Constantinople P diAsal ) | achgar ®

OCEAN

: &
ATLANTIQUE " N

& N .
Oreidensnud

AL-ANDALUS gl i el i aye .%* . TRANSOXIANE
- eTolkdemizr - Come s e Boukharse og{g}al‘caﬂde
Frontera 3% 1 8Oribueld (750) 5‘@' #Naples il : R 168 *Balkh .
711) @ Ceuta (695) - 5 y 3 o ool
OFés Carthage 9@ Sl At A '
P Tahugadg N0 e AT . i i - KHORASAN
® Agadir (8 " Kairouan YU°° ; 5 ; Multane
IFRIGIYYA o 3 712}
T - er terranée J
g | e, Mo o
E Ghadamés®  7giporiTAINE " i _ SIND
MAKRAN
BT
£ Expansion de I'Empire musulman... < ™y
é [ 12 mort de Muhammad (632)
2 [ sous e caiitat d'Abil Bakr (632-634)
E [ sous ke califat de ‘Umar (634-644)
g [ sous les caifats de ‘Uthman et ‘Al (644-661)
§ [ sousta dynastie des Umayyades (661-750)
8 E Zone newtre entre | Empire romain d'Orient
g ot |'Empire musulman (668-965) \
ﬁ Empire romain d'Orlent (Empire byzantin) g &':_Imﬁ pendant | .l‘Tlth o . 33
§ [T Royaume wisigoth de Todmir @ Viles fondées dans la seconde e N ' [ OCEAN INDIEN
g I:! Royaume des Lombards moitié du VIII® sigcle : = P 7 :
g [ Royaume des Francs Bk Lieux de batailles N 500 km
<

INV1SIT e €26 N 0L

Les premieres expeditions musulmanes apres I'hégire
e Al-Tabari (mort en 923), Mohammed, le sceau des Prophétes, d'apres la traduction de H. Zotenberg, © Sindbad, 1980.

Lorsque le Propheéte eut quitté La Mecque, les infideles s'écrierent: « Nous en sommes débarrassés.» Mais le Prophéte
ne les laissa pas en repos. Dieu lui donna la liberté des entreprises guerriéres et lui ordonna de prendre I'offensive. Quand
il arriva a Médine, il recut le verset suivant: «Tuez les infidéles ol vous les trouverez, faites-les prisonniers, assiégez-les,
mettez-vous en embuscade contre eux», etc. (Coran IX, 5). Il recut aussi le verset suivant: «O Prophéte, combats les
infidéles et les hypocrites, traite-les séverement» (Coran IX, 74). En révélant les versets qui ordonnaient aux croyants la
lutte, Dieu abrogea ceux qui avaient recommandé aux croyants la patience.

Mohammed, dans I'année méme de la fuite (hijra), expédia de Médine des détachements pour couper le chemin aux
caravanes, qu'il fit enlever et dont il distribua les marchandises aux musulmans. Ces troupes s'avancerent jusqu’a
La Mecque. Personne n'osait plus sortir de cette ville, et aucune caravane ne se hasardait sur les chemins. Ces expédi-
tions furent exécutées tantot par le Prophéte personnellement, tantot par ses troupes, composées de Réfugiés
(muhdjir) et d'Auxiliaires (ansar).



V4

7

=
L
—
=4
(&)
o
(&)
<<
(an)
L
o
L
(&)
=
Ll
-
o
Ll
w

L'ISLAM e TDC N° 973

Il La conquéte d'Alexandrie

e Al-Tabari (mort en 923), Chronique en arabe
résumée en persan par al-Bal’ami, d'aprés
la traduction de H. Zotenberg, © Sindbad, 1989.

‘Amr ibn al-'As se dirigea vers I'Egypte, en traver-
sant la province de Palestine. [Le calife] ‘Umar lui
envoya de Médine des renforts [...]. Le premier en-
droit que 'Amr rencontra sur le territoire d’Alexandrie
fut Bilbays. Il saccagea la ville, y tua beaucoup de
monde et fit des prisonniers; puis il continua sa route.
Le prince d’'Alexandrie se renferma dans la ville et
‘Amr vint I'assiéger. [...] Il resta sous les murs de la
ville pendant cing mois, jusqu’a ce que le prince
d'Alexandrie [...] demandat a capituler. ’Amr exigea
gue les assiégés embrassassent I'islam ou qu'ils
payassent tribut. Le prince répondit: «J'ai souvent
payé tribut, soit aux Perses, soit aux Romains
[Byzantins]; je ne me refuserai donc pas a payer
tribut également aux musulmans, a condition cepen-
dant que vous rendiez tous ceux des gens
d’'Alexandrie qui ont été faits prisonniers.» ‘Amr Iui
fit dire que, en ce qui concernait les prisonniers, il
demanderait I'avis du prince des croyants [le calife
‘Umar]. [...]

‘Umar lui répondit: « Ceux des prisonniers qui ont
été amenés a Médine, qui ont été remis en partage
aux musulmans, qui ont été vendus et achetés,
et qui ont été transportés partie a La Mekke, partie
en Irak, ne peuvent pas étre rendus. [...] Quant aux
prisonniers qui sont entre vos mains, il ne faut pas
rendre ceux qui choisissent I'islam; mais tu peux
rendre ceux qui choisissent le christianisme. »

Le Statut des non-musulmans

e Abil Yasuf Ya'qib (mort en 798), Le Livre de
I'impét foncier, traduit de I'arabe par E. Fagnan,
1921.

Je tiens d'un homme de science, parlant d’apres
Makhdl le Syrien, que [le général arabe] Ab(l ‘Ubayda,
quand il pénétra en Syrie, conclut la paix avec les
habitants aux conditions que voici: leurs églises
et synagogues seront respectées, mais ils n‘en cons-
truiront pas de nouvelles; [...] ils édifieront a leurs frais
les ponts franchissant les rivieres; ils hébergeront
pendant trois jours les musulmans passant chez eux,
ils n‘injurieront ni ne frapperont les musulmans, ils
n'érigeront pas de croix dans un milieu musulman, ils
n‘introduiront pas les porcs de chez eux dans la zone
des maisons musulmanes, ils allumeront des signaux
pour [servir] aux combattants dans la voie d’Allah, ne
feront point connaitre les points faibles de notre terri-
toire, ne feront retentir leurs crécelles ni avant notre
appel a la priere ni au cours du leur, ne sortiront pas
leurs bannieres lors de leurs fétes, ne porteront pas
d'armes le jour ou ils célebrent leurs fétes non plus
qu'ils n"en auront chez eux — et la violation d'une de
ces clauses entrainera des chatiments et des sanctions.

Telles furent les conditions de paix; mais comme
ils demanderent a Ab( ‘Ubayda de pouvoir sortir leurs
croix, sans banniéres, une fois par an, au jour de leur
féte principale, ce chefy consentit, de sorte qu'ils se
trouverent forcés d’'exécuter toutes les clauses
stipulées. La conquéte des autres villes s'opéra dans
les mémes conditions.

Le point de vue d'un auteur occidental de I'époque des croisades

e Riccold de Monte Crocce, Pérégrination en Terre sainte et au Proche-Orient, traduit du latin par R. Kappler,
© Honoré Champion, 1997.

Dans la méme ville de Baghdad se trouvait le siege, la capitale des Sarrasins, pour I'étude et la religion, et aussi
pour le pouvoir. Car c’est la que régnait le Calife, mot qui signifie «successeur» —de Mahomet s’entend. Les Sarrasins
disent que le Calife était I'image de Dieu sur terre. Ce Calife fut mis a mort par les Tartares [en 1258]. Il y a dans
cette ville, bien que la plus grande partie en soit détruite, une trés nombreuse population. Car outre les chrétiens et
les juifs qui y sont de nombreux milliers, il y a plus de deux cent mille Sarrasins, selon une estimation probable.
Tous sont sous la domination des Tartares. La est le lieu ou ces Sarrasins ont leurs plus grandes écoles et de grands
maitres et ou se trouvent de nombreux religieux sarrasins. [...] Nous nous sommes appliqués soigneusement a
étudier leur loi et leurs ceuvres et nous avons été stupéfaits de voir comment, avec une loi d’une telle perfidie, on
pouvait trouver des ceuvres d’une grande perfection.

CEuvres de perfection des Sarrasins

Nous rapporterons ici quelques ceuvres de perfection des Sarrasins, plus pour la confusion des chrétiens que
pour faire valoir les Sarrasins. Qui ne serait stupéfait en considérant avec soin combien grands sont chez les Sarrasins
I"application a I'étude — la dévotion dans la priere — la miséricorde envers les pauvres — la vénération pour le nom
de Dieu, les prophetes, les lieux saints — la gravité des moeurs — I'affabilité envers les étrangers — la concorde et
I"'amour des leurs. [...]

La priére

Que dirai-je de leur priere? Car ils ont tant d'application a la priére et tant de dévotion que jai été stupéfait
quand j'ai pu, d'expérience, le voir et le constater de mes yeux. Pour ma part, en effet, trois mois et demi durant,
j'ai marché et vécu avec des chameliers sarrasins dans le désert d'Arabie et de Perse, et jamais aucune épreuve,
aucun danger n'a empéché les chameliers arabes de prier aux heures fixées, et de jour et de nuit, et particuliére-
ment au matin et au soir.



ANALYSE DES DOCUMENTS

a0 et [{ Les textes de référence:
le Coran et la Sunna

L'établissement de la vulgate coranique e La
religion musulmane se fonde sur deux corpus de textes
considérés comme canoniques. Le plus important est le
coran (pocs [ [ et [i), considéré par les musulmans
comme la Parole divine dictée a Muhammad. Pour la
tradition musulmane, la révélation s’est échelonnée sur
une vingtaine d'années (610-632). Elle était contextuelle:
certains versets sont mis en relation avec des épisodes
de I'histoire de Muhammad et de la premiere umma. Le
poc [l établit ainsi un lien entre les versets coraniques
enjoignant au combat et les premiéres expéditions
guerrieres lancées de Médine. L'échelonnement de la
révélation sur une longue durée explique que des versets
puissent étre contradictoires entre eux; dans ce cas,
les versets révélés plus tardivement sont réputés «abro-
geants»:ils priment sur les plus anciens.

Muhammad transmit oralement la parole recue a ses
disciples; ce n'est gu'aprés sa mort que la révélation fut
consignée par écrit, sur des supports de fortune dans un
premier temps (poc [). La collecte écrite des versets
coraniques aurait débuté sous le regne du deuxieme
calife, "Umar ibn al-Khattab (634-644); son successeur
‘Uthman ibn ‘Affan (644-656) aurait été le responsable de
I'établissement d’un texte unique et définitif du Coran, la
«vulgate», sous forme de livre, et de I'organisation du texte
par ordre de longueur décroissante des sourates.

La fixation de la vulgate ne se fit cependant pas sans
opposition: des musulmans de la premiere génération
conservérent leurs propres corpus de versets écrits.
D'autres versions que la vulgate ont donc existé apres
I"'époque de 'Uthman. La tradition musulmane insiste
cependant sur la destruction postérieure de toutes les
versions non canoniques. Les deux derniers paragraphes
du poc [ décrivent ainsi la facon dont le futur calife
omeyyade Marwan ibn al-Hakam, alors qu'il était gouver-
neur de Médine, s'ingénia a détruire la version écrite du
Coran («feuillets») détenue par Hafsa, fille de "Umar et
quatrieme épouse de Muhammad.

Les plus anciens fragments manuscrits connus du
Coran, découverts dans une cache du plafond de la mos-
quée de Sanaa, au Yémen, dans les années 1970, ne sont
pas antérieurs a la fin du vie siécle. Les plus anciens
corans entierement conserveés, eux, datent essentielle-
ment des ixe et xe siécles (poc Bl). Ils témoignent du lent
processus d'élaboration de I'écriture arabe (tres peu
usitée avant I'apparition de I'islam): celle-ci étant une
scripta defectiva, il fallut inventer un systeme de notation
des voyelles et distinguer des lettres possédant la méme
forme graphique mais une prononciation différente. Cela
signifie que les premiers exemplaires du Coran étaient

avant tout des aide-mémoire destinés a en faciliter la réci-
tation pour des individus qui connaissaient déja le texte par
cceur. Les ambiguités de I'écriture arabe furent peu a peu
réduites, et au ixe siecle, elle était suffisamment précise
pour éviter les erreurs de lecture, y compris par des
lecteurs n"ayant pas de connaissance préalable du texte.
Sept lectures canoniques du texte furent arrétées au
viie siecle, deux d'entre elles servant de base au texte
diffusé aujourd’hui.

La Sunna et les hadiths e | e Coran est le seul texte
sacré de I'islam et servit en conséguence de premiére
base pour la fixation des rites, mais aussi pour I'élabora-
tion du droit musulman, de la théologie, etc. Son contenu
étant cependant fortement lacunaire, les musulmans des
générations suivant celle de Muhammad ressentirent le
besoin de le compléter par d'autres sources d'autorité.
L'habitude fut prise de se référer au comportement de
Muhammad: ses faits, gestes, dires et méme silences
furent considérés comme des modeles a suivre pour tous
les sujets, nombreux, qui n'étaient pas traités par le Coran.
Les actions et paroles du prophéte avaient été relatées
par oral par ceux des musulmans qui lI'avaient connu: les
Compagnons. La mise par écrit de ces relations, nommeées
hadiths en arabe, débuta au vie siecle. L'ensemble des
hadiths forme la Sunna du prophéte, témoignage de son
comportement jugé exemplaire. De nombreux hadiths
apocryphes apparurent rapidement, en réponse aux
besoins croissants de la communauté musulmane en
matiére de législation. Au vie siecle, des savants musul-
mans comme al-Bukhari (poc [§) ou Muslim, conscients
de la multiplication des «faux hadiths », compilérent ceux
gu'ils jugeaient authentiques (point impossible a vérifier
historiguement). Ces grandes compilations sont encore
aujourd’hui considérées comme canonigues dans I'islam
sunnite; I'islam chiite, Iui, posséde ses propres corpus de
hadiths intégrant les actions et les propos de Muhammad,
mais aussi ceux de sa fille Fatima et des imams.

Les biographies du prophéte e Hadiths et autres
informations orales ont nourri les récits de la vie de
Muhammad, dont les premiers remontent au viie siecle
(mais le plus ancien a étre intégralement conservé date
du ixe siecle). L'une des plus céléebres biographies du
prophéte est celle de I'historien iranien d’expression arabe
al-Tabari, qui mourut au début du xe siécle (poc [I).

a[d, [ Pratiques religieuses :
priere et mosquee

Coran et Sunna sont ainsi les corpus de référence
a partir desquels a été développée la loi religieuse, la
charia. lls ont aussi servi de base a la fixation des
pratiques musulmanes, et en particulier des rites

35

NVISIT o €46 0N Jd1L



7

V4

—
L
=)
o
O
o
(&)
<
(am)]
L
o
L
(&)
=
L
oD
o
L
w

L'ISLAM e TDC N° 973

relevant des «cing piliers» qui sont les devoirs fondamen-
taux du croyant (profession de foi, priere, aumone légale,
jeine du ramadan et pélerinage a La Mecque). Le boc
donne des exemples de hadiths relatifs a la priere et
a l'aumoéne légale, la zakat, que tout musulman doit
acquitter annuellement et qui est calculée en fonction de
ses biens. Il témoigne aussi du fait que, tout comme le
Coran, la Sunna, en plus des multiples prescriptions concre-
tes et assertions morales qu’elle contient, est porteuse
de valeurs éthiques (ici: la générosité, le respect des
parents, etc.) et de recommandations générales.

La priére e Parmi les cing piliers de I'islam, la priére se
distingue par sa réitération quotidienne (pocs [ et [d).
Il faut d"ailleurs distinguer deux types de prieres. La priere
rituelle (salat), accomplie individuellement par le croyant
tourné vers La Mecque, ne nécessitait aucune structure
particuliere: les chameliers musulmans évoqués par le
poc [{ prient dans le désert. Une fois par semaine, le ven-
dredi midi, la priéere devait cependant étre accomplie
collectivement (poc [8). Le lieu par excellence de I'accom-
plissement de la priere du vendredi était la mosquée
—jami’ en arabe, a distinguer du masjid, simple oratoire —
(oocs [ et [@). La prire collective y était précédée par
un sermon (khutba) délivré par un prédicateur installé sur
une chaire surélevée, le minbar (poc ).

La mosquée e La premiére mosquée aurait été
aménagée a Médine par le prophete lui-méme. Les plus
anciens exemples architecturaux ayant survécu aux
siecles datent de I'époque omeyyade. Les califes de
cette dynastie menérent une politique de construction
d'imposants monuments religieux: le ddéme du Rocher
et la mosquée al-Agsa a Jérusalem (fin du vie siecle) et la
Grande Mosquée de Damas. Cette derniere fut construite
sous le regne du calife al-Walid (705-715) ; de grande taille,
ayant co(té fort cher, elle était décorée de mosaiques sur
le modéle byzantin (pocs [ et [@). Certaines sont encore
visibles aujourd'hui.

3 ] L'expansion territoriale :
des razzias aux conquétes

L'édification de tels monuments put se faire grace aux
revenus tirés des conquétes: butin, puis impots préleves
sur les populations locales (poc [). Depuis la période
medinoise, I'islam était en effet devenu conquérant,
passant de la razzia et de 'attaque des caravanes
mecquoises (poc [i) 4 la conquéte (poc Il). Cette fulgu-
rante expansion territoriale du premier siecle de I'islam
(ooc [d) donna naissance & I'Empire musulman et engen-
dra I'organisation de son Etat.

Le poc [l décrit de facon quelque peu idyllique les
modalités de la conquéte de I'Egypte, alors province
byzantine. Depuis Médineg, le calife ‘'Umar apparait comme
le cerveau des opérations militaires; son général ‘Amr ibn
al-As attend ses ordres avant de prendre ses décisions.
La conquéte se fit au cas par cas selon les régions: par
reddition des autorités locales, comme c’est le cas ici, par

la force dans d’autres cas. Des décennies de domination
byzantine ou sassanide, accompagnée du paiement
de lourds impots ou tributs, peuvent ponctuellement
expliquer le peu de résistance des populations locales.

0, I a[8 Les rapports de I'islam
avec les non-musulmans

Le statut des non-musulmans en terre d’islam e
En I'absence de politique de conversion forcée (poc ),
le succes des conquétes fit passer sous domination
arabe des populations non musulmanes bien plus
nombreuses que les congquérants. Chrétiens, juifs,
zoroastriens et autres «gens du Livre » (monothéistes
détenteurs d'une révélation consignée par écrit) purent
conserver leur religion et leurs biens en échange du
paiement d'une taxe de capitation, la jizya, d’'un impot
sur la terre et de certaines restrictions religieuses
et sociales, évoquées par le poc H; il est cependant
difficile de savoir si ces restrictions furent ou non appli-
quées de facon stricte et permanente. Quoi qu'il en soit,
le rapport de force penchait nettement en faveur du calife
et des musulmans, comme le montre le poc [). Le statut
de tributaire non musulman (dhimmi) fut maintenu
jusqu’a I'époque ottomane; bien entendu, il n‘avait pas
la méme signification lorsque la religion des conquérants
était loin d'étre majoritaire et dans un monde ottoman ou
les groupes non musulmans étaient considérés comme
des «minorités» confessionnelles.

L'islam vu d’Occident e Le poc [{ offre le point de
vue ambigu et original d'un missionnaire italien ayant
voyageé en Orient a la fin du xie siécle et constitue un
contrepoint (encore relativement consensuel) aux autres
documents, tous produits en milieu musulman. La connais-
sance du monde musulman en Occident est dans
I'ensemble tardive et imprégnée de polémigue religieuse.
Les premiéres traductions du Coran en latin ne virent le jour
qu'au xie siecle, dans un contexte tendu par les croisades
et la Reconquista.

Riccold de Monte Crocce, dominicain florentin, visite
Bagdad a la fin du xie siecle. Il fait preuve de connais-
sances assez justes sur l'organisation politique de I'Empire
musulman, et d'une expérience «de terrain» dans la fré-
quentation des Arabes musulmans, qu’il appelle Sarrasins.
La polémique contre la «perfidie» de l'islam y cOtoie
une description assez fine des rites religieux, du respect
pour la vigueur de leur pratique, et au bout du compte
une certaine affection pour les musulmans.



>>|ACTIVITES

La religion musulmane |docs M afd,

a. Qu'est-ce que le Coran pour les musulmans ? Quand a-t-il été écrit et pourquoi ? (pocs [ et [il)

b. Comment est appelé Muhammad dans les différents textes ? (pocs [, [ et [3)

c. Comment se présentent les hadiths dans le boc (8 ? Quels sujets évoquent-ils ?

d. Quelles sont les fonctions de la mosquée en islam? (pocs [ a [@)

e. De quand date le poc [ ? Que représente-t-il ? Qui est le personnage présent a droite de I'image et que fait-il ?
Que font les autres protagonistes ? Comment hommes et femmes sont-ils vétus ? Pourquoi sont-ils séparés ?
Quelle impression générale se dégage de I'ensemble ?

I'histoire de I'islam | docs . [3, [, [ &

a. De guand datent les textes arabes qui racontent I'histoire des débuts de I'islam? Sur quelles sources

ou documents sont-ils fondés ? Le décalage entre les événements qu'ils évoquent et I'époque ou ils ont été rédigés
vous parait-il important ? Transposez ce décalage a I'époque contemporaine. (pocs [, [ & H)

b. Décrivez les deux manuscrits arabes médiévaux. Quelles sont leurs particularités ? (pocs [ et @)

L'Etat musulman | docs [, @, ), I et

a. Qu'est-ce qu'un calife ? Comment les califes sont-ils désignés dans les textes ? Quelles sont leurs fonctions ?
oocs [, 0, Ot [@)

b. Quel est le calife le plus souvent cité par les textes ? Datez son regne. Quel a été son réle ? Quels sont les autres
califes mentionnés ? (pocs [, [ et

¢. Quels renseignements les textes donnent-ils sur I'organisation de I'Etat musulman au premier siécle de I'islam?
Dol cet Etat tirait-il ses revenus ? (pocs [4, B, [ et I

37

NVISIT o €46 0N Jd1L

[ Les conquétes |docs @ et

a. En combien de temps se sont effectuées les conquétes musulmanes au Moyen Age ? Quelle était I'étendue d'est
en ouest de I'Empire musulman au milieu du vie siecle ? Qui étaient ses voisins ? Sur quels pays actuels s'étendait-il ?
Ces pays sont-ils encore musulmans aujourd’hui? Quelles langues y parle-t-on? (poc [8)

b. Localisez Alexandrie sur la carte. Comment s'est déroulée sa conquéte par les musulmans ? Quel était I'enjeu

de la discussion entre le général arabe ‘Amr ibn al-As et le prince d'Alexandrie ? Qu'est-ce qu’un «tribut»? (poc [

L'islam et les non-musulmans | docs [}, M et

a. Quelle était la situation des non-musulmans de Syrie apres la conquéte d'apres le poc i ? Quel était le rapport
de force avec les musulmans ? (pocs [ et H)

b. Qui est I'auteur du poc [d ? Quel nom donne-t-il aux musulmans ? Quelle perception a-t-il de leurs pratiques
religieuses ? S'agit-il d'un point de vue courant ou exceptionnel des Occidentaux sur I'islam au Moyen Age ?

[ Synthese

Rédigez un court paragraphe dans lequel vous décrirez la religion musulmane (dogme, rites, chef religieux, livre sacré,
etc.) et expliguerez le mécanisme de sa diffusion.

© CNDP





