
La naissance de l’islam

HISTOIRE   5e

Place dans les programmes
La question des « débuts de l’islam » occupe une petite

place du programme de 5e, pour une ambition en définitive
vaste : «Découverte de la naissance de l’islam (fait reli-
gieux) et de l’Islam médiéval (civilisation). » Elle fait ainsi
pendant au programme de 6e concernant « l’émergence du 
judaïsme et du christianisme ». « L’étude commence par la
contextualisation des débuts de l’islam. Elle est fondée sur des
sources historiques, le récit d’un événement (la conquête de
la Palestine-Syrie, de l’Égypte…) ou d’un personnage. Les 
textes (Coran, hadîths et Sunna, Sîra) sont datés en relation
avec ce contexte. Ils permettent d’aborder le personnage de
Muhammad. […] Les musulmans sont abordés dans le contexte
de la conquête et des premiers empires arabes, dans lequel la
tradition islamique est écrite (VIIe-IXe siècle). Quelques-uns des
récits de la tradition (Coran…) sont étudiés comme fonde-
ments de l’islam. L’extension et la diversité religieuse et 
culturelle de l’Islam médiéval sont présentées au temps de
l’Empire omeyyade ou de l’Empire abbasside. » Ainsi l’accent
est-il nettement mis sur la présentation de la tradition musul-
mane et du contexte de son élaboration, puis sur l’étude de la 
civilisation urbaine «classique» de l’Islam médiéval : « L’étude
est conduite à partir de la vie urbaine (à Damas, Cordoue,
Bagdad…) et/ou de personnages (Moawwiya et Ali, Haroun
el-Rachid…). Elle comprend la présentation d’une mosquée.
Elle débouche sur une carte qui situe le monde musulman 
médiéval par rapport à ses voisins. »

L’histoire de l’Islam médiéval apparaît à nouveau dans le
programme de 2de lors de l’étude du thème consacré à « la
Méditerranée au XIIe siècle : le carrefour de trois civilisa-
tions», sans continuité particulière avec le programme de 5e.

Objectifs et démarche
Le but de cette séquence est de contextualiser la nais-

sance de l’islam et surtout de poser la question cruciale des
sources disponibles pour étudier cette période. En effet, en 
dehors du Coran, les textes de la tradition musulmane sont 
tardifs – ils ont été rédigés plus d’un siècle après les événe-
ments – et orientés, car produits par des auteurs musulmans.
Or cette tradition (ou une version simplifiée) constitue pour 
les croyants la base de l’apprentissage de l’histoire de leur 

religion. De plus ces textes centraux (Coran, Sunna) forment
un corpus sacré et intouchable pour beaucoup de musulmans;
il n’est donc pas évident d’interroger sereinement leur histo-
ricité. Le simple travail sur le décalage historique entre 
l’époque de rédaction des textes de la tradition et celle
des faits rapportés permet de poser quelques jalons en la
matière.

Contrairement à la vision fondamentaliste, la religion 
musulmane n’est pas née instantanément à l’époque du pro-
phète mais a connu une lente élaboration au cours de 
laquelle se sont fixés ses corpus de référence (Coran et Sunna)
ainsi qu’un premier état de ses rites, pratiques et valeurs ; ce
processus a duré au moins jusqu’au Xe siècle. La séquence
permet d’historiciser deux éléments centraux de l’islam en
tant que religion: la prière rituelle et l’édification de monumen-
tales mosquées comme celle construite à Damas par le calife
omeyyade al-Walîd au début du VIIIe siècle. Elle aborde aussi, à
travers un texte de la tradition, la question de la fixation du
corpus coranique à la fin du VIIe siècle.

Enfin, la naissance de la religion islamique est inséparable
de la construction territoriale et étatique née du grand
mouvement des conquêtes arabo-musulmanes. Plusieurs
aspects sont abordés ici : les modalités de la conquête, le rôle
des califes à la tête de l’État musulman, et le statut accordé aux
non-musulmans en terre conquise. Ces points reviennent à
s’interroger sur le fonctionnement de l’Empire musulman au
cours de ses premiers siècles d’existence.

Le dernier texte peut constituer, malgré sa date tardive,
une passerelle vers le programme de 2de qui intègre les 
croisades à la présentation de la Méditerranée au XIIe siècle.

L’
IS

LA
M

• 
TD

C 
N°

97
3

30

SÉ
Q

UE
N

CE
 P

ÉD
AG

O
GI

Q
UE

 1
 

● AMIR-MOEZZI Mohammad Ali (sous la dir. de). Dictionnaire 
du Coran. Paris : Robert Laffont, 2007 (coll. Bouquins).
● CAHEN Claude. L’Islam des origines au début de l’Empire ottoman.
Paris : Hachette, 1997.
● DUCELLIER Alain, MICHEAU Françoise. Les Pays d’Islam,
VIIe-XVe siècle. Paris : Hachette, 2000.
● MERVIN Sabrina. Histoire de l’islam: doctrines et fondements.
Paris : Flammarion, 2000 (coll. Champs université).
● SOURDEL Dominique et Janine. Dictionnaire historique de l’islam.
Paris : PUF, 1996.

SAVOIR

> PAR VANESSA VAN RENTERGHEM, MAÎTRE DE CONFÉRENCES À L’INSTITUT NATIONAL DES LANGUES ET CIVILISATIONS
ORIENTALES (INALCO)



La mise par écrit du Coran
● Ibn Abî Dâwud al-Sijistânî (mort en 929), Livre des manuscrits du Coran, traduit de l’arabe par A.-L. de Prémare,
in Les Fondations de l’Islam, © Seuil, 2002, coll. l’Univers historique.

Mubârak nous a raconté d’après al-Husayn : [le calife] ‘Umar s’enquit d’un verset du livre de Dieu. On lui répondit que
c’était un Tel qui l’avait, mais qu’il avait été tué dans la bataille de la Yamâma. «Nous appartenons à Dieu!» s’exclama ‘Umar.
Et il ordonna que l’on collecte le Coran. Il fut le premier qui le collecta dans un volume […].

D’après ‘Abd Allâh ibn Abî Dâwud, qui le tenait d’al-Tâhir […] : ‘Umar ibn al-Khattâb voulut collecter le Coran. Il prononça
un discours devant les gens disant : « Celui qui a recueilli de l’Envoyé de Dieu un peu de Coran, qu’il nous l’apporte. » 
Or on avait écrit tout cela sur des feuillets, des planches et des tiges de palmier. ‘Umar n’acceptait rien qui ne soit 
attesté par deux témoins. Et il fut assassiné alors que l’opération était en cours. Ce fut alors [son successeur] ‘Uthmân ibn
‘Affân qui annonça : «Celui qui a recueilli de l’Envoyé de Dieu un peu de Coran, qu’il nous l’apporte. » Et il n’acceptait rien
qui ne soit attesté par deux témoins. […]

Lorsque Marwân ibn al-Hakam était gouverneur de Médine, il envoya quelqu’un à Hafsa pour lui réclamer les feuillets
afin de les brûler car il craignait qu’il n’y ait des divergences entre l’une ou l’autre partie de l’Écriture. Elle refusa de les lui
envoyer.

Ibn Shihâb al-Zuhrî a dit : Sâlim ibn ‘Abd Allâh m’a rapporté ceci : Lorsque Hafsa mourut, Marwân envoya à ‘Abd Allâh
[frère de Hafsa] l’ordre de lui faire parvenir les feuillets de Hafsa. Aussitôt revenu des obsèques de Hafsa, ‘Abd Allâh ibn
‘Umar les lui envoya. Marwân les déchira et les brûla de crainte qu’il ne s’y trouvât en quelque passage une divergence
avec ce qu’avait copié ‘Uthmân

A

TDC N°
973 • L’ISLAM

31

DOCUMENTS>>

Titre enluminé d’une sourate 
● Coran manuscrit, IXe-Xe siècles. Parchemin. Paris, BnF.

B

Quelques hadîths relatifs à la prière et à l’aumône
● Al-Bukhârî (mort en 870), « Al-Sahîh (recueil de hadîths authentiques) », traduit de l’arabe par O. Houdas et
W. Marçais, in Les Traditions islamiques, 1903-1914.

Un homme dit au Prophète : « Indique-moi un acte à accomplir qui me fera entrer au Paradis. »
– «Que veut-il ? Que veut-il ? » s’écria-t-on dans l’assistance. «Oh ! répondit le Prophète, c’est une chose bien simple.

Tu adoreras Dieu ; tu ne lui associeras aucune chose ; tu observeras la prière, tu payeras la zakât, et tu seras uni avec tes
parents. » […]

Selon ‘Abd Allâh ibn ‘Umar, l’Envoyé de Dieu a dit : «Faites la prière en commun ; elle est de vingt-sept degrés supé-
rieure à celle qui est faite isolément. » […]

Le Prophète dit un jour : «Que celui qui a de quoi manger pour deux invite une troisième personne; s’il a à manger pour
quatre, qu’il invite une cinquième ou une sixième personne. »

Le Prophète a dit : «Que chacun de vous redoute le feu de l’enfer. Qu’il fasse donc l’aumône, fût-ce de la moitié d’une
datte ; et, s’il n’a pas autre chose, qu’il fasse l’aumône d’une bonne parole. »

C

©
 B

N
F



L’
IS

LA
M

• 
TD

C 
N°

97
3

32

Prêche dans une mosquée 
● Illustration par Yahyâ b. Mahmûd al-Wâsitî d’un
manuscrit irakien du XIIIe siècle, Séances d’al-Harîrî,
Bagdad, 1237. Paris, BnF.

E

SÉ
Q

UE
N

CE
 P

ÉD
AG

O
GI

Q
UE

 1
 

Construction de la Grande
Mosquée de Damas (VIIIe siècle)
● Ibn al-Faqîh al-Hamadhânî (IXe siècle), Abrégé du
Livre des pays, traduit de l’arabe par H. Massé,
© Institut français d’archéologie orientale (IFAO), 1973.

On a dit qu’il y avait quatre merveilles au monde : le
pont de Sandja, le phare d’Alexandrie, l’église d’Édesse
et la mosquée de Damas.

Lorsque [le calife omeyyade] al-Walîd b. ‘Abd al-Malik
voulut construire la mosquée de Damas, il fit venir 
les chrétiens de la ville et leur dit : « Nous voulons 
ajouter à notre mosquée votre église que voici ; nous
vous donnerons un emplacement d’église là où vous
voudrez. » Or les chrétiens le mirent en garde contre ce
projet, en lui disant : « Nous trouvons dans notre Livre
que personne ne démolira l’église sans périr d’étouffe-
ment. » Et al-Walîd de répondre : « Eh bien ! Je serai le
premier à la démolir ! », et il s’attaqua à elle et la démo-
lit de sa main. […]

Al-Walîd entreprit la construction de la mosquée de
Damas et y dépensa l’impôt foncier de l’État durant 
sept ans, afin qu’elle perpétuât son nom, et il acheva 
la mosquée en huit ans. […]

La mosquée de Damas est construite en marbre et 
en mosaïque, couverte de teck, ornée de lapis lazuli et
d’or. Le mihrâb est incrusté de joyaux précieux et de
pierres merveilleuses.

D

La Grande Mosquée de Damas aujourd’hui F

©
 B

N
F

©
 J

E
A

N
-M

IC
H

E
L 

C
O

U
R

E
A

U
/E

X
P

LO
R

E
R

/E
Y

E
D

E
A



TDC N°
973 • L’ISLAM

33

Les premières expéditions musulmanes après l’hégire
● Al-Tabarî (mort en 923), Mohammed, le sceau des Prophètes, d’après la traduction de H. Zotenberg, © Sindbad, 1980.

Lorsque le Prophète eut quitté La Mecque, les infidèles s’écrièrent : «Nous en sommes débarrassés.» Mais le Prophète
ne les laissa pas en repos. Dieu lui donna la liberté des entreprises guerrières et lui ordonna de prendre l’offensive. Quand
il arriva à Médine, il reçut le verset suivant : «Tuez les infidèles où vous les trouverez, faites-les prisonniers, assiégez-les,
mettez-vous en embuscade contre eux », etc. (Coran IX, 5). Il reçut aussi le verset suivant : « Ô Prophète, combats les 
infidèles et les hypocrites, traite-les sévèrement» (Coran IX, 74). En révélant les versets qui ordonnaient aux croyants la
lutte, Dieu abrogea ceux qui avaient recommandé aux croyants la patience.

Mohammed, dans l’année même de la fuite (hijra), expédia de Médine des détachements pour couper le chemin aux
caravanes, qu’il fit enlever et dont il distribua les marchandises aux musulmans. Ces troupes s’avancèrent jusqu’à
La Mecque. Personne n’osait plus sortir de cette ville, et aucune caravane ne se hasardait sur les chemins. Ces expédi-
tions furent exécutées tantôt par le Prophète personnellement, tantôt par ses troupes, composées de Réfugiés 
(muhâjir) et d’Auxiliaires (ansâr).

H

L’expansion territoriale de l’islam
● Anne-Laure Dupont, Atlas de l’islam dans le monde : lieux, pratiques, idéologies, © Autrement, 2005.

G



L’
IS

LA
M

• 
TD

C 
N°

97
3

34

SÉ
Q

UE
N

CE
 P

ÉD
AG

O
GI

Q
UE

 1
 

Le point de vue d’un auteur occidental de l’époque des croisades
● Riccold de Monte Crocce, Pérégrination en Terre sainte et au Proche-Orient, traduit du latin par R. Kappler,
© Honoré Champion, 1997.

Dans la même ville de Baghdad se trouvait le siège, la capitale des Sarrasins, pour l’étude et la religion, et aussi
pour le pouvoir. Car c’est là que régnait le Calife, mot qui signifie «successeur» – de Mahomet s’entend. Les Sarrasins
disent que le Calife était l’image de Dieu sur terre. Ce Calife fut mis à mort par les Tartares [en 1258]. Il y a dans
cette ville, bien que la plus grande partie en soit détruite, une très nombreuse population. Car outre les chrétiens et
les juifs qui y sont de nombreux milliers, il y a plus de deux cent mille Sarrasins, selon une estimation probable.
Tous sont sous la domination des Tartares. Là est le lieu où ces Sarrasins ont leurs plus grandes écoles et de grands
maîtres et où se trouvent de nombreux religieux sarrasins. […] Nous nous sommes appliqués soigneusement à 
étudier leur loi et leurs œuvres et nous avons été stupéfaits de voir comment, avec une loi d’une telle perfidie, on
pouvait trouver des œuvres d’une grande perfection.

Œuvres de perfection des Sarrasins
Nous rapporterons ici quelques œuvres de perfection des Sarrasins, plus pour la confusion des chrétiens que

pour faire valoir les Sarrasins. Qui ne serait stupéfait en considérant avec soin combien grands sont chez les Sarrasins
l’application à l’étude – la dévotion dans la prière – la miséricorde envers les pauvres – la vénération pour le nom
de Dieu, les prophètes, les lieux saints – la gravité des mœurs – l’affabilité envers les étrangers – la concorde et 
l’amour des leurs. […]

La prière
Que dirai-je de leur prière ? Car ils ont tant d’application à la prière et tant de dévotion que j’ai été stupéfait

quand j’ai pu, d’expérience, le voir et le constater de mes yeux. Pour ma part, en effet, trois mois et demi durant,
j’ai marché et vécu avec des chameliers sarrasins dans le désert d’Arabie et de Perse, et jamais aucune épreuve,
aucun danger n’a empêché les chameliers arabes de prier aux heures fixées, et de jour et de nuit, et particulière-
ment au matin et au soir.

K

Le statut des non-musulmans 
● Abû Yûsuf Ya’qûb (mort en 798), Le Livre de 
l’impôt foncier, traduit de l’arabe par E. Fagnan,
1921.

Je tiens d’un homme de science, parlant d’après
Makhûl le Syrien, que [le général arabe] Abû ‘Ubayda,
quand il pénétra en Syrie, conclut la paix avec les 
habitants aux conditions que voici : leurs églises 
et synagogues seront respectées, mais ils n’en cons-
truiront pas de nouvelles; […] ils édifieront à leurs frais
les ponts franchissant les rivières ; ils hébergeront 
pendant trois jours les musulmans passant chez eux;
ils n’injurieront ni ne frapperont les musulmans, ils 
n’érigeront pas de croix dans un milieu musulman, ils
n’introduiront pas les porcs de chez eux dans la zone
des maisons musulmanes, ils allumeront des signaux
pour [servir] aux combattants dans la voie d’Allâh, ne 
feront point connaître les points faibles de notre terri-
toire, ne feront retentir leurs crécelles ni avant notre
appel à la prière ni au cours du leur, ne sortiront pas
leurs bannières lors de leurs fêtes, ne porteront pas
d’armes le jour où ils célèbrent leurs fêtes non plus
qu’ils n’en auront chez eux – et la violation d’une de
ces clauses entraînera des châtiments et des sanctions.

Telles furent les conditions de paix ; mais comme
ils demandèrent à Abû ‘Ubayda de pouvoir sortir leurs
croix, sans bannières, une fois par an, au jour de leur
fête principale, ce chef y consentit, de sorte qu’ils se
trouvèrent forcés d’exécuter toutes les clauses 
stipulées. La conquête des autres villes s’opéra dans
les mêmes conditions.

JLa conquête d’Alexandrie
● Al-Tabarî (mort en 923), Chronique en arabe 
résumée en persan par al-Bal’amî, d’après 
la traduction de H. Zotenberg, © Sindbad, 1989.

‘Amr ibn al-‘Âs se dirigea vers l’Égypte, en traver-
sant la province de Palestine. [Le calife] ‘Umar lui 
envoya de Médine des renforts […]. Le premier en-
droit que ‘Amr rencontra sur le territoire d’Alexandrie
fut Bilbays. Il saccagea la ville, y tua beaucoup de
monde et fit des prisonniers; puis il continua sa route.
Le prince d’Alexandrie se renferma dans la ville et
‘Amr vint l’assiéger. […] Il resta sous les murs de la
ville pendant cinq mois, jusqu’à ce que le prince
d’Alexandrie […] demandât à capituler. ‘Amr exigea
que les assiégés embrassassent l’islam ou qu’ils
payassent tribut. Le prince répondit : « J’ai souvent
payé tribut, soit aux Perses, soit aux Romains
[Byzantins] ; je ne me refuserai donc pas à payer 
tribut également aux musulmans, à condition cepen-
dant que vous rendiez tous ceux des gens
d’Alexandrie qui ont été faits prisonniers. » ‘Amr lui
fit dire que, en ce qui concernait les prisonniers, il
demanderait l’avis du prince des croyants [le calife
‘Umar]. […]

‘Umar lui répondit : «Ceux des prisonniers qui ont
été amenés à Médine, qui ont été remis en partage
aux musulmans, qui ont été vendus et achetés,
et qui ont été transportés partie à La Mekke, partie 
en Irak, ne peuvent pas être rendus. […] Quant aux
prisonniers qui sont entre vos mains, il ne faut pas
rendre ceux qui choisissent l’islam ; mais tu peux 
rendre ceux qui choisissent le christianisme. »

I



à et Les textes de référence :
le Coran et la Sunna

L’établissement de la vulgate coranique ● La 
religion musulmane se fonde sur deux corpus de textes
considérés comme canoniques. Le plus important est le
Coran (DOCS , et ), considéré par les musulmans
comme la Parole divine dictée à Muhammad. Pour la 
tradition musulmane, la révélation s’est échelonnée sur
une vingtaine d’années (610-632). Elle était contextuelle :
certains versets sont mis en relation avec des épisodes
de l’histoire de Muhammad et de la première umma. Le
DOC établit ainsi un lien entre les versets coraniques
enjoignant au combat et les premières expéditions 
guerrières lancées de Médine. L’échelonnement de la 
révélation sur une longue durée explique que des versets
puissent être contradictoires entre eux ; dans ce cas,
les versets révélés plus tardivement sont réputés «abro-
geants» : ils priment sur les plus anciens.

Muhammad transmit oralement la parole reçue à ses
disciples ; ce n’est qu’après sa mort que la révélation fut
consignée par écrit, sur des supports de fortune dans un 
premier temps (DOC ). La collecte écrite des versets 
coraniques aurait débuté sous le règne du deuxième 
calife, ‘Umar ibn al-Khattâb (634-644) ; son successeur
‘Uthmân ibn ‘Affân (644-656) aurait été le responsable de
l’établissement d’un texte unique et définitif du Coran, la
«vulgate», sous forme de livre, et de l’organisation du texte
par ordre de longueur décroissante des sourates.

La fixation de la vulgate ne se fit cependant pas sans
opposition : des musulmans de la première génération
conservèrent leurs propres corpus de versets écrits.
D’autres versions que la vulgate ont donc existé après 
l’époque de ‘Uthmân. La tradition musulmane insiste 
cependant sur la destruction postérieure de toutes les
versions non canoniques. Les deux derniers paragraphes
du DOC décrivent ainsi la façon dont le futur calife
omeyyade Marwân ibn al-Hakam, alors qu’il était gouver-
neur de Médine, s’ingénia à détruire la version écrite du
Coran (« feuillets ») détenue par Hafsa, fille de ‘Umar et
quatrième épouse de Muhammad.

Les plus anciens fragments manuscrits connus du
Coran, découverts dans une cache du plafond de la mos-
quée de Sanaa, au Yémen, dans les années 1970, ne sont
pas antérieurs à la fin du VIIe siècle. Les plus anciens 
corans entièrement conservés, eux, datent essentielle-
ment des IXe et Xe siècles (DOC ). Ils témoignent du lent
processus d’élaboration de l’écriture arabe (très peu 
usitée avant l’apparition de l’islam) : celle-ci étant une
scripta defectiva, il fallut inventer un système de notation
des voyelles et distinguer des lettres possédant la même
forme graphique mais une prononciation différente. Cela
signifie que les premiers exemplaires du Coran étaient

avant tout des aide-mémoire destinés à en faciliter la réci-
tation pour des individus qui connaissaient déjà le texte par
cœur. Les ambiguïtés de l’écriture arabe furent peu à peu
réduites, et au IXe siècle, elle était suffisamment précise
pour éviter les erreurs de lecture, y compris par des 
lecteurs n’ayant pas de connaissance préalable du texte.
Sept lectures canoniques du texte furent arrêtées au
VIIIe siècle, deux d’entre elles servant de base au texte 
diffusé aujourd’hui.

La Sunna et les hadîths ● Le Coran est le seul texte 
sacré de l’islam et servit en conséquence de première
base pour la fixation des rites, mais aussi pour l’élabora-
tion du droit musulman, de la théologie, etc. Son contenu
étant cependant fortement lacunaire, les musulmans des
générations suivant celle de Muhammad ressentirent le
besoin de le compléter par d’autres sources d’autorité.
L’habitude fut prise de se référer au comportement de
Muhammad : ses faits, gestes, dires et même silences 
furent considérés comme des modèles à suivre pour tous
les sujets, nombreux, qui n’étaient pas traités par le Coran.
Les actions et paroles du prophète avaient été relatées
par oral par ceux des musulmans qui l’avaient connu : les
Compagnons. La mise par écrit de ces relations, nommées
hadîths en arabe, débuta au VIIIe siècle. L’ensemble des 
hadîths forme la Sunna du prophète, témoignage de son
comportement jugé exemplaire. De nombreux hadîths
apocryphes apparurent rapidement, en réponse aux 
besoins croissants de la communauté musulmane en 
matière de législation. Au VIIIe siècle, des savants musul-
mans comme al-Bukhârî (DOC ) ou Muslim, conscients
de la multiplication des « faux hadîths», compilèrent ceux
qu’ils jugeaient authentiques (point impossible à vérifier
historiquement). Ces grandes compilations sont encore
aujourd’hui considérées comme canoniques dans l’islam
sunnite ; l’islam chiite, lui, possède ses propres corpus de
hadîths intégrant les actions et les propos de Muhammad,
mais aussi ceux de sa fille Fâtima et des imams.

Les biographies du prophète ● Hadîths et autres 
informations orales ont nourri les récits de la vie de
Muhammad, dont les premiers remontent au VIIIe siècle
(mais le plus ancien à être intégralement conservé date
du IXe siècle). L’une des plus célèbres biographies du 
prophète est celle de l’historien iranien d’expression arabe
al-Tabarî, qui mourut au début du Xe siècle (DOC ).

à , Pratiques religieuses :
prière et mosquée

Coran et Sunna sont ainsi les corpus de référence 
à partir desquels a été développée la loi religieuse, la 
charia. Ils ont aussi servi de base à la fixation des 
pratiques musulmanes, et en particulier des rites 

KFC

H

C

B

A

A

H

HBA

HCA

TDC N°
973 • L’ISLAM

35

ANALYSE DES DOCUMENTS>>



L’
IS

LA
M

• 
TD

C 
N°

97
3

36

SÉ
Q

UE
N

CE
 P

ÉD
AG

O
GI

Q
UE

1

relevant des «cinq piliers» qui sont les devoirs fondamen-
taux du croyant (profession de foi, prière, aumône légale,
jeûne du ramadan et pèlerinage à La Mecque). Le DOC
donne des exemples de hadîths relatifs à la prière et 
à l’aumône légale, la zakât, que tout musulman doit 
acquitter annuellement et qui est calculée en fonction de
ses biens. Il témoigne aussi du fait que, tout comme le
Coran, la Sunna, en plus des multiples prescriptions concrè-
tes et assertions morales qu’elle contient, est porteuse
de valeurs éthiques (ici : la générosité, le respect des 
parents, etc.) et de recommandations générales.

La prière ● Parmi les cinq piliers de l’islam, la prière se
distingue par sa réitération quotidienne (DOCS et ).
Il faut d’ailleurs distinguer deux types de prières. La prière 
rituelle (salât), accomplie individuellement par le croyant
tourné vers La Mecque, ne nécessitait aucune structure
particulière : les chameliers musulmans évoqués par le
DOC prient dans le désert. Une fois par semaine, le ven-
dredi midi, la prière devait cependant être accomplie 
collectivement (DOC ). Le lieu par excellence de l’accom-
plissement de la prière du vendredi était la mosquée 
− jâmi’ en arabe, à distinguer du masjid, simple oratoire –
(DOCS et ). La prière collective y était précédée par
un sermon (khutba) délivré par un prédicateur installé sur
une chaire surélevée, le minbar (DOC ).

La mosquée ● La première mosquée aurait été 
aménagée à Médine par le prophète lui-même. Les plus 
anciens exemples architecturaux ayant survécu aux 
siècles datent de l’époque omeyyade. Les califes de 
cette dynastie menèrent une politique de construction 
d’imposants monuments religieux : le dôme du Rocher 
et la mosquée al-Aqsâ à Jérusalem (fin du VIIe siècle) et la
Grande Mosquée de Damas. Cette dernière fut construite
sous le règne du calife al-Walîd (705-715) ; de grande taille,
ayant coûté fort cher, elle était décorée de mosaïques sur
le modèle byzantin (DOCS et ). Certaines sont encore
visibles aujourd’hui.

à L’expansion territoriale :
des razzias aux conquêtes

L’édification de tels monuments put se faire grâce aux
revenus tirés des conquêtes : butin, puis impôts prélevés
sur les populations locales (DOC ). Depuis la période 
médinoise, l’islam était en effet devenu conquérant,
passant de la razzia et de l’attaque des caravanes 
mecquoises (DOC ) à la conquête (DOC ). Cette fulgu-
rante expansion territoriale du premier siècle de l’islam
(DOC ) donna naissance à l’Empire musulman et engen-
dra l’organisation de son État.

Le DOC décrit de façon quelque peu idyllique les 
modalités de la conquête de l’Égypte, alors province 
byzantine. Depuis Médine, le calife ‘Umar apparaît comme
le cerveau des opérations militaires ; son général ‘Amr ibn
al-Âs attend ses ordres avant de prendre ses décisions.
La conquête se fit au cas par cas selon les régions : par
reddition des autorités locales, comme c’est le cas ici, par 

la force dans d’autres cas. Des décennies de domination
byzantine ou sassanide, accompagnée du paiement 
de lourds impôts ou tributs, peuvent ponctuellement 
expliquer le peu de résistance des populations locales.

, à Les rapports de l’islam 
avec les non-musulmans

Le statut des non-musulmans en terre d’islam ●

En l’absence de politique de conversion forcée (DOC ),
le succès des conquêtes fit passer sous domination 
arabe des populations non musulmanes bien plus 
nombreuses que les conquérants. Chrétiens, juifs,
zoroastriens et autres « gens du Livre » (monothéistes 
détenteurs d’une révélation consignée par écrit) purent
conserver leur religion et leurs biens en échange du 
paiement d’une taxe de capitation, la jizya, d’un impôt 
sur la terre et de certaines restrictions religieuses 
et sociales, évoquées par le DOC ; il est cependant 
difficile de savoir si ces restrictions furent ou non appli-
quées de façon stricte et permanente. Quoi qu’il en soit,
le rapport de force penchait nettement en faveur du calife 
et des musulmans, comme le montre le DOC . Le statut
de tributaire non musulman (dhimmî) fut maintenu 
jusqu’à l’époque ottomane ; bien entendu, il n’avait pas 
la même signification lorsque la religion des conquérants
était loin d’être majoritaire et dans un monde ottoman où
les groupes non musulmans étaient considérés comme
des « minorités» confessionnelles.

L’islam vu d’Occident ● Le DOC offre le point de
vue ambigu et original d’un missionnaire italien ayant
voyagé en Orient à la fin du XIIIe siècle et constitue un
contrepoint (encore relativement consensuel) aux autres
documents, tous produits en milieu musulman. La connais-
sance du monde musulman en Occident est dans 
l’ensemble tardive et imprégnée de polémique religieuse.
Les premières traductions du Coran en latin ne virent le jour
qu’au XIIe siècle, dans un contexte tendu par les croisades
et la Reconquista.

Riccold de Monte Crocce, dominicain florentin, visite
Bagdad à la fin du XIIe siècle. Il fait preuve de connais-
sances assez justes sur l’organisation politique de l’Empire
musulman, et d’une expérience «de terrain » dans la fré-
quentation des Arabes musulmans, qu’il appelle Sarrasins.
La polémique contre la « perfidie » de l’islam y côtoie 
une description assez fine des rites religieux, du respect
pour la vigueur de leur pratique, et au bout du compte
une certaine affection pour les musulmans.

K

D

J

I

KID

I

G

IH

D

JG

FD

E

FE

C

K

KC

C



TDC N°
973 • L’ISLAM

37

ACTIVITÉS>>

©
 C

N
D

P

La religion musulmane l docs à ,
a. Qu’est-ce que le Coran pour les musulmans ? Quand a-t-il été écrit et pourquoi ? (DOCS et )
b. Comment est appelé Muhammad dans les différents textes ? (DOCS , et )
c. Comment se présentent les hadîths dans le DOC ? Quels sujets évoquent-ils ?
d. Quelles sont les fonctions de la mosquée en islam ? (DOCS à )
e. De quand date le DOC ? Que représente-t-il ? Qui est le personnage présent à droite de l’image et que fait-il ?
Que font les autres protagonistes ? Comment hommes et femmes sont-ils vêtus ? Pourquoi sont-ils séparés ?
Quelle impression générale se dégage de l’ensemble ?

L’histoire de l’islam l docs , , , à 
a. De quand datent les textes arabes qui racontent l’histoire des débuts de l’islam? Sur quelles sources 
ou documents sont-ils fondés? Le décalage entre les événements qu’ils évoquent et l’époque où ils ont été rédigés
vous paraît-il important? Transposez ce décalage à l’époque contemporaine. (DOCS , à )
b. Décrivez les deux manuscrits arabes médiévaux. Quelles sont leurs particularités? (DOCS et )

L’État musulman l docs , , , et 
a. Qu’est-ce qu’un calife? Comment les califes sont-ils désignés dans les textes? Quelles sont leurs fonctions?
(DOCS , , et )
b. Quel est le calife le plus souvent cité par les textes? Datez son règne. Quel a été son rôle? Quels sont les autres
califes mentionnés? (DOCS , et )
c. Quels renseignements les textes donnent-ils sur l’organisation de l’État musulman au premier siècle de l’islam?
D’où cet État tirait-il ses revenus? (DOCS , , et )

Les conquêtes l docs et 
a. En combien de temps se sont effectuées les conquêtes musulmanes au Moyen Âge? Quelle était l’étendue d’est 
en ouest de l’Empire musulman au milieu du VIIIe siècle? Qui étaient ses voisins? Sur quels pays actuels s’étendait-il?
Ces pays sont-ils encore musulmans aujourd’hui? Quelles langues y parle-t-on? (DOC )
b. Localisez Alexandrie sur la carte. Comment s’est déroulée sa conquête par les musulmans? Quel était l’enjeu 
de la discussion entre le général arabe ‘Amr ibn al-Âs et le prince d’Alexandrie? Qu’est-ce qu’un «tribut»? (DOC )

L’islam et les non-musulmans l docs , et 
a. Quelle était la situation des non-musulmans de Syrie après la conquête d’après le DOC ? Quel était le rapport 
de force avec les musulmans? (DOCS et )
b. Qui est l’auteur du DOC ? Quel nom donne-t-il aux musulmans? Quelle perception a-t-il de leurs pratiques
religieuses? S’agit-il d’un point de vue courant ou exceptionnel des Occidentaux sur l’islam au Moyen Âge?

Synthèse
Rédigez un court paragraphe dans lequel vous décrirez la religion musulmane (dogme, rites, chef religieux, livre sacré,
etc.) et expliquerez le mécanisme de sa diffusion.

6

K
JD

J

KJD5

I

G

IG4

IHDC

IDA

KIDA

KIDCA3

EB
JHA

JHEBA2

E
FD

C
HCA

HA

HFA1




